
Nous étions
si loin

L’expérience des inuits dans les pensionnats  

G
u

id
e d

’a
c

tiv
ités



Première édition
décembre 2015

ISBN : 978-1-77198-009-8

© 2015 Fondation autochtone de l’espoir

La reproduction en totalité ou en partie de ce document 
pour des fins personnelles, et en particulier pour des fins 
d’éducation, est autorisée, sous réserve des conditions 
suivantes : aucune distribution commerciale, respect 
de l’intégrité du document (aucune modification 
quelconque), et attestation claire de la source 
comme suit : 
Source : Fondation autochtone de l’espoir, Nous étions 
si loin, Guide d’activités, 2015

La reproduction en totalité ou en partie de ce document 
pour l’ajouter à une banque de données, une 
encyclopédie, un site Web ou tout site de référence est 
autorisée à condition que la Fondation autochtone de 
l’espoir en soit avisée. 

Fondation autochtone de l’espoir
291, rue Dalhousie, bureau 205
Ottawa, ON K1N 7E5
Tél. : 613-237-4806 ou 877-553-7177
www.fondationautochtonedelespoir.ca

La Fondation autochtone de l’espoir (FAE) est un 
organisme caritatif autochtone national dont le but est 
d’éduquer et de sensibiliser les gens quant à l’héritage 
des pensionnats autochtones pour qu’ils en comprennent 
la portée, y compris les effets et les répercussions 
intergénérationnelles sur les Premières Nations, les Inuits, 
et les Métis; il a aussi pour but d’appuyer le processus 
actuel de guérison des survivants et survivantes de ces 
pensionnats. Grâce à ce mandat, une réconciliation 
parmi des générations d’autochtones ainsi qu’entre 
les autochtones et non-autochtones du Canada 
devient possible.  

Remerciements
La FAE veut exprimer sa gratitude et ses remerciements 
à tous ceux ayant contribué au projet. L’Anglican 
Fund for Healing & Reconciliation a fournis les fonds 
nécessaires à la realisation de ce guide. Pour obtenir 
de plus amples renseignements, veuillez visiter le site 
fondationautochtonedelespoir.ca.

Couverture : Pitseolak Ashoona, Le hibou heureux, 31 x 41.1 cm, Gravure sur pierre en vert sur papier japon vergé, 1961
© Dorset Fine Arts 



1

Contexte
Pendant plus d’un siècle, du milieu des années 1800 jusqu’à la fin des années 1990, les enfants autochtones 
du Canada ont été enlevés de leurs foyers et collectivités pour être placés dans des établissements nommés 
« pensionnats ». Ces établissements scolaires étaient administrés par des ordres religieux en collaboration avec le 
gouvernement fédéral, et on y envoyait des enfants aussi jeunes que quatre ans. Séparés de leur famille et n’ayant 
pas le droit de parler leur langue maternelle ni de pratiquer leur culture, la vaste majorité des enfants qui ont séjourné 
dans ces pensionnats – plus de 150 000 – ont subi négligence et souffrances. Les retombées des violences sexuelles, 
psychologiques et physiques et de la honte et des privations subies dans les pensionnats autochtones font souffrir 
encore de nos jours des générations de Survivants et Survivantes, leurs familles et leurs collectivités. Malgré une telle 
adversité, beaucoup de Survivants et Survivantes et leurs descendants ont conservé leur langue et leur culture, et 
poursuivent leur lutte pour parvenir à la guérison et la réconciliation. 

Pourquoi est-ce important?
Pourquoi cela devrait-il concerner tous les Canadiens? Pourquoi cela devrait-il être important pour ceux et celles qui 
n’ont pas fréquenté les pensionnats?

CELA NOUS CONCERNE parce qu’il continue de faire souffrir les familles des Premières Nations et les familles inuites et 
métisses – des personnes ayant une culture vibrante et qui contribuent de façon importante à la société canadienne.

CELA NOUS CONCERNE parce que cela s’est passé ici, dans un pays que nous appelons le nôtre, un pays considéré 
comme un chef de file mondial de la démocratie et des droits de la personne.

CELA NOUS CONCERNE parce que le régime des pensionnats autochtones est l’une des principales causes de 
la pauvreté, du sans-abrisme, de l’abus d’alcool ou d’autres drogues ainsi que de la violence chez les peuples 
autochtones – des conditions dévastatrices ressenties par nos voisins, nos amis et les membres de notre collectivité.

CELA NOUS CONCERNE parce qu’on trouve chez les collectivités autochtones des niveaux de pauvreté, de maladie et 
d’analphabétisme qu’on s’attendrait à trouver dans un pays en voie de développement.

CELA NOUS CONCERNE parce que nous partageons ce pays. Nous ne sommes peut-être pas responsables de ce qui 
est arrivé autrefois, mais nous profitons tous et toutes de ce à quoi les Premières Nations, les inuits et les métis ont dû 
renoncer. Nous sommes responsables des gestes que nous posons aujourd’hui.

Le système des pensionnats, tel qu’il est défini par le gouvernement fédéral, se limite à 139 écoles exploitées à l’échelle 
du Canada entre 1831 et 1996. Cette définition est controversée et exclut les écoles administrées par les provinces, 
ainsi que les maisons d’hébergement et les écoles de jour. Il y a eu des pensionnats dans presque toutes les provinces et 
tous les territoires, et dans le Nord, ils ont aussi pris la forme de maisons d’hébergement et de campements de tentes. 
Le premier pensionnat reconnu  – et celui qui a été exploité le plus longtemps – est le Mohawk Indian Residential 
School de Brantford, en Ontario, ouvert de 1831 à 1962. Le dernier pensionnat administré par le gouvernement fédéral 
est le Gordon Indian Residential School de Punnichy, en Saskatchewan, qui a fermé ses portes en 1996. Sa démolition 
ultérieure marque la fin de l’ère des pensionnats.



2

Comment se servir de ce guide1

1	Adapté de The Residential School System in Canada: Understanding the 
Past – Seeking Reconciliation – Building Hope for Tomorrow, deuxième 
édition © 2013, Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest, 
Gouvernement du Nunavut et la Fondation autochtone de l’espoir.

Merci d’avoir choisi d’utiliser ce guide pour votre groupe. 
Nous espérons que les renseignements et les activités 
que vous y trouverez fourniront tant aux animateurs 
qu’aux participants les ressources documentaires leur 
permettant de se pencher sur des aspects de l’histoire 
des pensionnats et de reconnaître l’incidence qu’ils ont 
eue, et qu’ils continuent d’avoir, sur des générations 
d’Autochtones au Canada. Le guide reconnaît aussi que 
les pensionnats ont pu avoir des répercussions sur les 
personnes non-autochtones. 

Choses dont il faut tenir compte
Les récits, les souvenirs et les conséquences liés au 
régime des pensionnats sont complexes. Ils comportent 
de nombreux détails, touchent à nombreuses politiques, 
représentent diverses perspectives et comprennent des 
caractéristiques uniques difficiles à comprendre à fond, 
même après des années d’étude. Pour beaucoup d’entre 
nous, ces activités représentent un premier pas dans 
leur exploration.

Voici quelques aspects importants à conserver à l’esprit 
quand vous vous préparez à offrir ces activités.

1.	 Personne ne peut savoir tout ce qui s’est passé 
dans les pensionnats autochtones. Ne vous 
posez pas en « expert ». Même si vous connaissez 
bien le contenu, tentez de demeurer ouvert à la 
possibilité que les participants puissent en savoir plus 
que vous ou avoir davantage d’expérience.

2.	 On ne peut généraliser les caractéristiques des 
pensionnats autochtones dans leur ensemble. 
Chaque établissement avait ses particularités, selon 
son emplacement, son administration, et l’évolution 
de son histoire. Il est important d’apprendre ces 
différences, de les reconnaître et d’en discuter. Cela 
peut – et devrait – être explicité aux participants.

3.	 Dans certaines régions du Nord, les 
pensionnats n’existèrent pas aussi longtemps 
que dans d’autres régions du Canada. Cela veut 
dire qu’en certains endroits, un nombre moins élevé 
de générations d’enfants furent envoyées dans les 
pensionnats autochtones. Cela ne diminue en rien et 
ne simplifie pas le vécu des élèves et de leurs familles 
dans le Nord; cela signifie tout simplement que 
leurs expériences sont différentes. Par exemple, un 
nombre plus élevé d’élèves inuits parvinrent à retenir 
leur langue traditionnelle et leurs connaissances 
culturelles malgré leur séjour dans les pensionnats.

4.	 Les récits et les expériences de chaque ancien 
élève sont à ce point différents qu’il nous est 
impossible de désigner un groupe comme 
« les victimes » et un autre comme « les 
coupables » des violences. Il est facile d’insister 
sur les expériences négatives des anciens élèves des 
pensionnats sans tenir compte de la difficile réalité 
de la vie des enseignants et parents concernés. Il 
est aussi important de souligner que certains élèves 
ont vécu des expériences positives. Dans d’autres 
cas – et c’est là une autre couche de la complexité 
de toute cette histoire – les élèves souffraient d’abus 
infligés par d’autres élèves. 

5.	 Bon nombre de ces activités abordent des 
sujets difficiles et il se peut que cela déclenche 
des réactions émotives chez les participants. 
Il est essentiel de créer un environnement 
d’entraide au moment d’aborder ces questions – un 
environnement où les participants peuvent exprimer 
leurs sentiments et leurs idées ouvertement.



3

Aborder des sujets pénibles
Les discussions sur l’histoire des pensionnats autochtones 
abordent souvent des expériences traumatisantes, comme 
la séparation d’avec la famille, les mauvais traitements, 
la négligence, des violences de toutes sortes et des 
enfants qui n’y ont pas survécu. Ce genre de contenu 
peut être qualifié de « pénible ». Bien que ce vécu semble 
provenir d’un passé lointain, les émotions qu’il suscite 
peuvent entraîner de fortes réactions et toucher de près 
les participants. Parfois, de fortes émotions remontent 
de façon inattendue ou sans raison apparente. Ces 
émotions peuvent être liées à des expériences vécues par 
des personnes elles-mêmes, ou se manifester sous forme 
de traumatisme indirect (transfert du traumatisme de la 
victime ou du Survivant vers le témoin ou la personne qui 
entend leur récit).

Les répercussions des pensionnats autochtones sont 
toujours présentes et peuvent être constatées dans 
certaines familles et collectivités autochtones; elles 
peuvent se manifester de différentes façons, notamment 
par un manque de compétences parentales, des violences 
familiales, l’abus d’alcool ou d’autres drogues, la 
toxicomanie, la distanciation d’avec la famille, une carence 
langagière ou un manque de compétences culturelles ainsi 
que par le suicide. Il peut s’avérer difficile de parler de ces 
sujets en présence de participants qui risquent d’en être 
bouleversés. Cependant, mettre un nom sur ces choses 
et en parler ouvertement fait partie du processus visant à 
briser le cycle de traumatisme. 

Beaucoup d’anciens élèves ont fait preuve de courage 
en révélant ce qui leur est arrivé, de ténacité lors de 
leur cheminement vers la guérison et de volonté à 
participer au processus de réconciliation. Ils ont partagé 
avec nous – tous les Canadiens et Canadiennes – leurs 
souvenirs et leurs récits, ils nous en ont fait don afin que 
nous soyons mieux informés aujourd’hui et puissions 
contribuer à bâtir un avenir meilleur. Bien qu’il soit 
parfois difficile de donner un sens à ce qui est arrivé, tout 
simplement les écouter est un geste important de respect 
et de soutien.

Prendre soin de soi
Il est important que les animateurs et animatrices 
veillent à leur propre bien-être, parce qu’ils sont à la fois 
responsables de l’enseignement de ce matériel et du 
soutien des participants lors des activités. 

Certains animateurs et animatrices pourraient ressentir 
que leur rôle est émotivement difficile ou exigeant. 
Veuillez garder à l’esprit que ces activités peuvent faire 
partie d’un important processus d’apprentissage, de 
réconciliation et de guérison, et qu’en demandant 
de l’aide et du soutien auprès de collègues ou 
d’autres membres de la collectivité, cette experience 
d’apprentissage peut être sécuritaire et enrichissante 
pour tous.



4

Rubrique des activités
Activité Nome de 

l’activité 
Description Compétences 

clés
Activités clés Pédagogie 

autochtone
Éxpériences 
participatives

1 L’art comme 
interpretation 
de l’identité

En interprétant 
un poème, les 
participants 
créent leurs 
propres œuvres 
d’art

Littéracie 
historique

Littéracie 
culturelle

Expression 
créative

Lecture de poèmes 
inuits et étude 
d’œuvres d’art 
inuites

Interpréter la poésie 
pour créer de 
nouvelles œuvres 
d’art

Partager 

Apprentissage 
visuel

Observer

Écouter

Créer

Manifester de 
l’empathie

2 Rendre 
témoignage

Les participants 
écoutent les 
témoignages 
de Survivants 
des pensionnats 
indiens et créent 
des œuvres d’art 
pour refléter 
leur propre 
compréhension 
de ce que les 
Survivants ont 
vécu

Littéracie 
historique

Littéracie 
culturelle

Expression 
créative

Regarder une vidéo

Création visuelle et 
poétique

Créer une nouvelle 
œuvre d’art

Observer

Partager

Écouter 

Apprentissage 
visuel

Écouter

Créer

Manifester de 
l’empathie

Moses Idlout (à gauche) et Rebecca Qillaq Idlout (à droite) faisant tremper des « kamiks ».] 
Pond Inlet, T. N.-O. [Île Curry, près de Pond Inlet (Mittimatalik/Tununiq), Nunavut]. 

Douglas Wilkinson / Office National du Film du Canada / Bibliothèque et Archives Canada / PA-189094



Activité 1



6

L’art comme interprétation de l’identité 
À l’aide de poésie et d’exemples d’arts visuels, les 
participants découvriront comment les Inuits devaient 
s’adapter, dans des délais très brefs, aux changements 
de leur style de vie. Ils créeront ensuite leurs propres 
œuvres d’art, basées sur le poème « Marcher des deux 
côtés d’une frontière invisible » de l’artiste et poète inuit 
Alootook Ipellie.

Durée
1 heure

Âge
12 ans et plus

Matériel nécessaire
•	 Un exemplaire du poème d’Alootook Ipellie pour 

chaque participant.
•	 Un exemplaire des images d’art pour 

chaque participant.
•	 Une variété de matériel d’art – feutres, crayons, 

pastels, pâte à modeler, papier.

Préparation de l’animateur 
1.	 Revoir la chronologie du système de pensionnats, 

disponible à http://nousetionssiloin.ca/chronologie.
2.	 Visitez  http://lesenfantsdevenus.ca/fr/ pour en 

apprendre davantage sur l’histoire et l’héritage du 
système des pensionnats indiens.

3.	 Revoir le poème et les images d’art. Préparer un 
ensemble d’exemplaires pour chaque participant

4.	 Revoir la biographie d’Alootook Ipellie.
5.	 Rassembler le matériel d’art et le répartir sur les 

zones de travail.

Évaluer
•	 Ce que les participants savent déjà des peuples 

inuits et du système de pensionnats en général.
•	 Ce que les participants savent déjà de l’art inuit.
•	 Si les participants ont recours à leur expression 

personnelle, et si oui, de quelle manière 
(l’animateur doit poser la question).

Activité 1



7

Activer
•	 Distribuer le poème et les images d’art.

Explorer
•	 Présenter brièvement la chronologie du système 

de pensionnats. Indiquez les points principaux de 
la chronologie et expliquez que l’un des aspects 
les plus importants de l’expérience inuite dans les 
pensionnats était le rythme rapide de changement 
dans le Nord.

•	 Lire la courte biographie d’Alootook Ipellie 
aux participants.

•	 Examiner et discuter des images d’art et lire la brève 
biographie de chaque artiste.

•	 Demander aux participants de sélectionner une ou 
plusieurs strophes du poème à illustrer. Il leur sera 
également demandé de choisir un artiste dont ils 
adopteront le style, ou ils peuvent utiliser leur propre 
créativité, sans se référer aux artistes inuits inclus 
dans l’activité.

Biographie d’Alootook Ipellie
Alootook Ipellie était un poète, écrivain, éditeur, 
traducteur, journaliste et dessinateur. Il est né dans le 
camp de chasse de Nuvuqquq sur l’île de Baffin en 1951. 
Son père, Joanisse, est décédé lorsqu’Alootook était 
enfant, et sa mère, Napatchie, est partie avec la famille à 
Frobisher Bay (maintenant Iqaluit). Alootook a reçu une 
éducation occidentale à Iqaluit, Yellowknife, et Ottawa. 
Il a passé ses années de formation à essayer de s’adapter 
aux différences entre sa vie traditionnelle nomade, et la 
vie qu’il a connue dans les peuplements inuits créés par 
le gouvernement. Il a passé la majorité de sa vie adulte 
à explorer ces thèmes, dans ses écrits et dans son art, 
jusqu’à sa mort en septembre 2007, à l’âge de 56 ans.

Conclure
•	 Les participants peuvent choisir de présenter leur 

travail au groupe et d’expliquer les raisons de leur 
choix de strophe et de style artistique.

•	 L’animateur demandera ensuite aux participants 
de réfléchir à l’incidence que la réalisation de leurs 
propres travaux a eue sur leur compréhension et 
leur empathie pour ce qu’Ipellie décrivait dans 
son poème. 



8

Marcher des deux côtés
d’une frontière invisible
Alootook Ipellie
Marcher des deux côtés d’une frontière invisible
ce n’est jamais facile
marcher le long d’une frontière invisible
qui sépare mon pied gauche de mon pied droit

Je me sens comme un enfant illégitime
oublié par mes parents
au moins, je peux clamer mon innocence
puisque je n’ai pas demandé à naître 
en ce monde

Marcher des deux côtés de cette
frontière invisible
chaque jour, tous les jours
et pour le reste de ma vie
c’est comme d’avoir été
condamné à une chambre de torture
pour un crime que je n’ai pas commis

Quand je regarde l’histoire de l’humanité
je ne suis pas du tout surpris
que cela m’arrive
un non-individu
alors que la population explose
dans un monde minuscule

Je n’ai pas demandé de naître Inuk
pas plus que je n’ai demandé d’être forcé
d’apprendre une culture étrangère
et sa langue étrangère
mais j’ai perdu au sort
et je suis incapable de le changer 

J’ai recours à une danse complexe
afin de survivre chaque jour
pas étonnant que j’ai acquis
la douteuse réputation d’être 
le premier chorégraphe au monde
des pas de danse distinctifs
qui me permettent d’éviter
une possible paranoïa personnelle
des deux côtés de cette invisible frontière

Parfois cette frontière devient si large 
que je suis incapable de faire un pas de plus
mes pieds étant trop éloignés l’un de l’autre
quand mon aine commence à se déchirer
je suis obligé d’inventer un nouveau pas de danse
le premier chorégraphe
sauve le monde une fois de plus

Le destin ne m’a pas consulté
décidant pour moi d’où j’allais venir
et ce que j’allais devenir

Alors je dois me débrouiller seul
avancer dans deux mondes différents
faire mon possible pour donner un sens
à deux cultures opposées
qui sont incapables de créer un tout
par crainte de s’avaler complètement l’une l’autre

Chaque jour
est un jour de combat
une guerre de nerfs à vif
et ce que me rapportent mes efforts
est une part de victoires et de défaites 

Quand tout cela prendra-t-il fin?
cette bataille insensée
entre mon pied gauche et mon pied droit

Quand cette frontière invisible
cessera-t-elle d’exister?



Pi
ts

eo
la

k 
A

sh
oo

na
 (1

90
4-

19
83

) 
Le

 h
ib

ou
 h

eu
re

ux
, 3

1 
x 

41
,1

 c
m

, g
ra

vu
re

 s
ur

 p
ie

rr
e 

en
 v

er
t 

su
r 

pa
pi

er
 ja

po
n 

ve
rg

é,
 1

96
1

©
 D

or
se

t 
Fi

ne
 A

rt
s

Pi
ts

eo
la

k,
 f

ill
e 

de
 T

im
un

gi
ak

 e
t 

O
oo

to
ch

ie
 e

st
 n

ée
 s

ur
 l’

île
 d

e 
N

ot
tin

gh
am

 
au

 N
un

av
ut

. E
lle

 é
ta

it 
l’u

ne
 d

es
 d

er
ni

èr
es

 g
én

ér
at

io
ns

 in
ui

te
s 

à 
su

iv
re

 la
 v

ie
 

tr
ad

iti
on

ne
lle

 q
ue

 le
s 

In
ui

ts
 d

e 
la

 ré
gi

on
 a

va
ie

nt
 m

en
ée

 p
en

da
nt

 d
es

 m
ill

ie
rs

 
d’

an
né

es
. L

a 
pe

rt
e 

de
 s

on
 m

ar
i d

an
s 

le
s 

an
né

es
 1

94
0 

a 
év

ei
llé

 s
on

 e
xp

re
ss

io
n 

ar
tis

tiq
ue

. E
lle

 é
ta

it 
pa

rm
i l

es
 p

re
m

ie
rs

 a
rt

is
te

s 
in

ui
ts

 à
 c

ré
er

 d
es

 œ
uv

re
s 

au
to

bi
og

ra
ph

iq
ue

s 
d’

ab
or

d 
au

 c
ra

yo
n,

 e
t 

pl
us

 t
ar

d 
av

ec
 s

on
 o

ut
il 

pr
éf

ér
é,

 le
 

fe
ut

re
 d

e 
co

ul
eu

r. 

Pu
dl

o 
Pu

dl
at

 (1
91

6-
19

92
)

Re
na

rd
 d

an
s 

le
 c

am
p,

 6
1,

8 
x 

84
,9

 c
m

, g
ra

vu
re

 s
ur

 p
ie

rr
e 

et
 p

oc
ho

ir 
en

 
co

ul
eu

rs
 s

ur
 p

ap
ie

r 
ja

po
n 

ve
rg

é,
 1

97
5 

©
 D

or
se

t 
Fi

ne
 A

rt
s

Pu
dl

o 
es

t 
né

 d
an

s 
la

 ré
gi

on
 d

e 
K

im
m

ur
ut

 a
u 

N
un

av
ut

 e
t 

a 
pa

ss
é 

le
 d

éb
ut

 d
e 

sa
 v

ie
 à

 s
ui

vr
e 

la
 v

oi
e 

tr
ad

iti
on

ne
lle

. I
l a

 c
om

m
en

cé
 l’

ar
t 

au
 d

éb
ut

 d
es

 a
nn

ée
s 

19
60

, a
pr

ès
 s

’ê
tr

e 
in

st
al

lé
 à

 C
ap

e 
D

or
se

t.
 S

es
 p

re
m

iè
re

s 
œ

uv
re

s 
ét

ai
en

t 
de

s 
sc

ul
pt

ur
es

, m
ai

s 
il 

es
t 

ra
pi

de
m

en
t 

pa
ss

é 
au

 d
es

si
n 

et
 à

 la
 g

ra
vu

re
 d

e 
re

pr
od

uc
tio

n,
 à

 l’
ai

de
 d

e 
se

s 
m

at
ér

ia
ux

 p
ré

fé
ré

s 
: l

e 
la

vi
s 

de
 p

ei
nt

ur
e 

ac
ry

liq
ue

 
co

m
bi

né
 a

u 
cr

ay
on

 d
e 

co
ul

eu
r. 

Il 
ét

ai
t 

fa
sc

in
é 

pa
r 

la
 m

od
er

ni
té

, e
n 

pa
rt

ic
ul

ie
r 

pa
r 

le
s 

av
io

ns
, e

t 
ét

ai
t 

pr
of

on
dé

m
en

t 
co

ns
ci

en
t 

de
s 

ch
an

ge
m

en
ts

 r
ap

id
es

 
qu

e 
le

s 
pe

up
le

s 
et

 la
 c

ul
tu

re
 in

ui
ts

 t
ra

ve
rs

ai
en

t,
 p

ar
tic

ul
iè

re
m

en
t 

au
 m

ili
eu

 d
u 

vi
ng

tiè
m

e 
si

èc
le

.

Im
ag

es
 d

’a
rt

 e
t 

bi
og

ra
ph

ie
s 

 



K
en

oj
ua

k 
A

sh
ev

ak
 (1

92
7-

20
13

)
C

om
po

sit
io

n 
d’

oi
se

au
x,

 6
1 

x 
66

 c
m

, g
ra

vu
re

 s
ur

 p
ie

rr
e 

en
 n

oi
r 

et
 b

le
u-

ve
rt

 s
ur

 
pa

pi
er

 v
er

gé
, 1

96
0

©
 D

or
se

t 
Fi

ne
 A

rt
s

K
en

oj
ua

k 
es

t 
né

e 
au

 c
am

p 
d’

Ik
ira

sa
q 

su
r 

la
 c

ôt
e 

su
d 

de
 l’

île
 d

e 
Ba

ff
in

, 
d’
U
sh
ua

kj
uk

 e
t 
Si
la
qq

i. 
So

n 
pè

re
, u

n 
ch
am

an
e 
re
sp
ec
té
, a

 é
té
 t
ué

 a
lo
rs
 

qu
e 

K
en

oj
ua

k 
av

ai
t 

se
ul

em
en

t 
si

x 
an

s,
 e

t 
el

le
 a

 e
m

m
én

ag
é 

av
ec

 la
 f

am
ill

e 
de

 s
a 

m
èr

e,
 o

ù 
el

le
 a

 c
on

tin
ué

 d
’a

pp
re

nd
re

 le
s 

co
m

pé
te

nc
es

 e
t 

l’a
rt

is
an

at
 

tr
ad

iti
on

ne
ls

. C
on

si
dé

ré
e 

co
m

m
e 

l’u
ne

 d
es

 p
io

nn
iè

re
s 

de
 l’

ar
t 

in
ui

t 
m

od
er

ne
, 

K
en

oj
ua

k 
ét

ai
t 

l’u
ne

 d
es

 p
re

m
iè

re
s 

fe
m

m
es

 in
ui

te
s 

à 
C

ap
e 

D
or

se
t 

à 
av

oi
r 

re
co

ur
s 

au
 d

es
si

n 
co

m
m

e 
ex

pr
es

si
on

 a
rt

is
tiq

ue
. E

lle
 t

ra
va

ill
ai

t 
au

 c
ra

yo
n,

 c
ra

yo
n 

de
 c

ou
le

ur
, e

t 
fe

ut
re

, m
ai

s 
a 

ég
al

em
en

t 
cr

éé
 d

e 
no

m
br

eu
se

s 
sc

ul
pt

ur
es

 d
e 

st
éa

tit
e 

et
 g

ra
vu

re
s.

 

A
br

ah
am

 A
ng

hi
k 

R
ub

en
 (n

é 
19

51
)

H
ur

le
r à

 la
 lu

ne
 II

, p
ie

rr
e 

à 
sa

vo
n 

du
 B

ré
si

l, 
33

,3
 x

 1
8,

0 
x 

21
,0

 c
m

C
ol

le
ct

io
n 

pr
iv

ée
, W

oo
db

rid
ge

, O
nt

ar
io

C
ré

di
t 

ph
ot

o 
: K

ip
lin

g 
G

al
le

ry
 e

t 
Si

lv
io

 C
al

ca
gn

o
A

br
ah

am
 e

st
 n

é 
da

ns
 u

n 
ca

m
p 

au
 s

ud
 d

e 
Pa

ul
at

uk
 d

an
s 

le
s 

Te
rr

ito
ire

s 
du

 
N

or
d-

O
ue

st
, d

an
s 

la
 ré

gi
on

 d
’In

uv
ia

lu
it.

 J
us

qu
’à

 l’
âg

e 
de

 8
 a

ns
, A

br
ah

am
 v

iv
ai

t 
su

r 
le

s 
te

rr
es

 a
ve

c 
sa

 f
am

ill
e.

 C
ec

i a
 p

ris
 b

ru
sq

ue
m

en
t 

fin
 lo

rs
qu

’il
 a

 é
té

 e
nv

oy
é 

en
 p

en
si

on
na

t.
 A

br
ah

am
 a

 p
as

sé
 le

s 
on

ze
 a

nn
ée

s 
su

iv
an

te
s 

à 
l’é

co
le

, u
ne

 
ex

pé
rie

nc
e 

qu
i l

e 
ha

nt
er

a 
ju

sq
u’

à 
la

 f
in

 d
e 

se
s 

jo
ur

s 
et

 q
ui

 a
 é

té
 à

 l’
or

ig
in

e 
de

 
no

m
br

eu
se

s 
im

ag
es

 a
rt

is
tiq

ue
s.

 B
ie

n 
qu

’A
br

ah
am

 a
it 

cr
éé

 d
es

 g
ra

vu
re

s,
 d

es
si

ns
 

et
 b

ijo
ux

, i
l e

st
 p

lu
s 

co
nn

u 
po

ur
 s

es
 œ

uv
re

s 
de

 s
cu

lp
tu

re
. 

Deux enfants inuits devant une maison de neige. Coppermine, T. N.-O. [Kugluktuk (auparavant Coppermine), Nunavut], 1949-50. 
Richard Harrington / Bibliothèque et Archives Canada / PA-146450



Activité 2



12

Les participants témoigneront des expériences inuites 
du système de pensionnat en écoutant activement les 
témoignages des survivants sur DVD. Les participants 
créeront ensuite un poème de groupe en utilisant 
des mots d’« impression » rassemblés au cours des 
témoignages. Dans la deuxième partie de l’atelier, les 
participants créeront un autoportrait – soit sous forme 
de poésie ou d’une image visuelle – qui représente qui 
ils sont après avoir affronté un défi, ou un défi qu’un 
proche a affronté. 

Durée
1 à 1,5 heure

Âge
12 and up

Matériel nécessaire
•	 La vidéo Nous étions si loin (disponible sur le DVD ou 

le site Web de la Fondation autochtone de l’espoir) 
et un écran.

•	 Papier vierge et stylos ou crayons.
•	 Une variété de matériel d’art – feutres, crayons, 

pastels, pâte à modeler, papier.

Préparation de l’animateur
1.	 Revoir la chronologie du système de pensionnats 

disponible à http://nousetionssiloin.ca/chronologie/.
2.	 Visiter  http://lesenfantsdevenus.ca/fr/ pour en 

apprendre davantage sur l’histoire et l’héritage du 
système des pensionnats indiens. 

3.	 Revoir la vidéo Nous étions si loin (26:05 minutes).
4.	 Rassembler le matériel d’art et le répartir sur les 

zones de travail.

Évaluer
•	 Ce que les participants savent déjà des peuples inuits 

et du système des pensionnats en général.
•	 Si les participants sont à l’aise de partager leurs 

expériences personnelles d’épreuves et de difficultés.
 

Rendre témoignage



13

Activer
•	 Distribuer le papier, les stylos ou les crayons et le 

matériel d’art.

Explorer
•	 Présenter brièvement la chronologie du système 

de pensionnats. Indiquez les points principaux de 
la chronologie et expliquez que l’un des aspects 
les plus importants de l’expérience inuite dans les 
pensionnats était le rythme rapide de changement 
dans le Nord.

•	 Avant de présenter le DVD, expliquer aux 
participants que son contenu est divisé en neuf 
sections : Quitter la maison, premières expériences, 
des langues soumises au silence, déracinement, vie 
dans le pensionnat, endoctrinement, retour à la 
maison, perte culturelle, guérison et réconciliation. 

•	 Expliquer aux participants qu’ils doivent trouver un 
mot à la fin de chaque partie pour décrire ce qu’ils 
ont ressenti lorsqu’ils écoutaient le témoignage, ou 
qui pourrait décrire les sentiments du survivant. 

•	 Une fois la vidéo terminée, demandez aux 
participants de transformer leurs mots en un poème 
ou une oeuvre formée à partir de mots.

•	 Comme activité supplémentaire, les participants 
peuvent utiliser le matériel d’art pour créer une 
image ou un poème, ou une autre forme créative 
pour exprimer leurs propres expériences et épreuves 
de vie. L’objectif est d’utiliser l’art pour exprimer 
une émotion, dans la mesure où les participants se 
sentent à l’aise.

Conclure
•	 Les participants peuvent choisir de présenter leur 

œuvre d’art au groupe et d’en discuter. 
•	 Demander ensuite aux participants de réfléchir 

aux témoignages des survivants, et de faire des 
liens personnels avec le sens de la perte, du 
déracinement, et de la peur qu’ils ont éprouvés. Puis, 
en guise de contraste, demander aux participants 
de penser à des exemples de résilience, de force, de 
revitalisation culturelle et de guérison qui ont lieu 
aujourd’hui dans notre pays.

•	 Les participants peuvent approfondir leur 
compréhension pour reconnaître comment 
l’héritage du système de pensionnats est visible 
dans les communautés inuites aujourd’hui, et 
aussi, comment la guérison et la réappropriation 
culturelle s’opèrent. 



« Chaque personne est importante, notre culture est importante, 
personne ne peut nous voler notre culture, ni par la force ni avec 
rien d’autre. Et si vous connaissez votre culture, vous pouvez 
apprendre et réussir n’importe quoi au monde. »

Salamiva Weetaltuk, Survivante

Photographiée par Jeff Thomas


